
1 

 

 



2 

IL CAMMINO DELLA CHIESA DEL TERZO MILLENNIO 

Introduzione....................................................................................................... 3 

1. L’intuizione di Evangelii Gaudium ............................................................ 3 

2. La declinazione concreta: la sinodalità ................................................... 6 

2.1 Introduzione ........................................................................................... 6 

a) con le parole di Francesco ................................................................. 6 

b) con l’immagine del logo ................................................................... 10 

c) con le immagini di un video ........................................................... 10 

2.2 Il documento ......................................................................................... 11 

a) Il cuore della sinodalità .................................................................... 11 

b) La conversione verso una Chiesa sinodale e missionaria ....... 13 

In barca insieme: la conversione delle relazioni .......................... 13 

“gettate la rete”: la conversione dei processi .............................. 14 

Una pesca abbondante: la conversione dei legami .................... 15 

c) La formazione di un popolo di discepoli missionari ................. 17 

2.3 Conclusione ........................................................................................... 18 

a) con le parole del sinodo ................................................................... 18 

b) con le parole di Francesco ............................................................... 18 

c) con le immagini di un video ........................................................... 21 

3. Gli assi portanti della sinodalità ............................................................. 21 

3.1 Comunione ............................................................................................ 21 

3.2 Partecipazione ...................................................................................... 24 

3.3 Missione ................................................................................................. 25 

Sintesi ........................................................................................................... 27 

4. Il cammino sinodale in Italia ................................................................... 28 

  



3 

Introduzione 

Il magistero di Papa Francesco si è aperto con l’esortazione apostolica 

Evangelii Gaudium (EG) scritta nel 2013, e si chiuso con l’assunzione 

del documento finale della XVI Assemblea Generale Ordinaria del Si-

nodo dei Vescovi: Per una Chiesa sinodale. Comunione, partecipazione, 

missione (CPM), nel 2024. I due testi, scritti all’inizio e alla fine del suo 

pontificato, suggeriscono che l’intuizione iniziale di EG (la trasforma-

zione missionaria della chiesa) trova nel cammino della sinodalità la 

sua declinazione concreta. Questo cammino è “il cammino della Chiesa 

del terzo millennio”1. 

1. L’intuizione di Evangelii Gaudium 

Per cogliere l’intuizione di EG dobbiamo spendere una parola sul con-

testo in cui viviamo: 

Siamo a pochi passi dalla fine del cristianesimo sociologico, nel quale essere 

cristiano e essere cittadino era la stessa cosa, perché non si poteva essere se 

non cristiani. La fede era ereditata, scontata, obbligata. Oggi, in un pluralismo 

culturale e religioso, le persone scelgono se essere o non essere cristiane, per-

ché la cultura attuale non trasmette più la fede, ma la libertà religiosa. Qual-

cuno, nostalgico, vorrebbe che le cose fossero come prima. Ma già il concilio 

Vaticano II, intuendo profeticamente il cambiamento, ci invitava ad essere lie-

vito dentro la pasta, cioè, a dare testimonianza del Vangelo dentro (e non con-

tro) un mondo che cambia. In questa linea, Papa Francesco ci invita a uscire 

dal cristianesimo dell’abitudine e dell’obbligo per scoprire una fede che sgorga 

dalla gioia del vangelo! Non obbligo e abitudine, ma libertà e gioia
2

. 

In questo contesto, EG ci invita a entrare in una nuova tappa dell’evan-

gelizzazione, caratterizzata dalla gioia che sgorga dall’incontro con 

Gesù: 

La gioia del Vangelo riempie il cuore e la vita intera di coloro che si incontrano 

con Gesù. Coloro che si lasciano salvare da Lui sono liberati dal peccato, dalla 

tristezza, dal vuoto interiore, dall’isolamento. Con Gesù Cristo sempre nasce e 

rinasce la gioia. In questa Esortazione desidero indirizzarmi ai fedeli cristiani, 

 
1

 Espressione usata da Papa Francesco nel discorso del 17 ottobre del 2015, in occasione del cinquan-

tesimo anniversario dell’istituzione del Sinodo dei Vescovi da parte di Paolo VI. 
2

 Testo di Biemmi, liberamente riscritto. 



4 

per invitarli a una nuova tappa evangelizzatrice marcata da questa gioia e 

indicare vie per il cammino della Chiesa nei prossimi anni. (EG 1) 

All’origine di questa nuova tappa dell’evangelizzazione c’è, quindi, l’in-

contro con Gesù. Questa nuova tappa oggi, scrive Papa Francesco, ci 

chiede una conversione missionaria, una trasformazione di tutta la 

vita della chiesa: 

Sogno una scelta missionaria capace di trasformare ogni cosa, perché le con-

suetudini, gli stili, gli orari, il linguaggio e ogni struttura ecclesiale diventino 

un canale adeguato all’evangelizzazione del mondo attuale, più che per l’au-

topreservazione. (EG 27) 

Spero che tutte le comunità facciano in modo di porre in atto i mezzi necessari 

per avanzare nel cammino di una conversione pastorale e missionaria, che non 

può lasciare le cose come stanno. Ora non ci serve una “semplice amministra-

zione”. Costituiamoci in tutte le regioni della terra in un “stato permanente di 

missione”. (EG 25) 

La pastorale in chiave missionaria esige di abbandonare il comodo criterio pa-

storale del “si è fatto sempre così”. Invito tutti ad essere audaci e creativi in 

questo compito di ripensare gli obiettivi, le strutture, lo stile e i metodi evan-

gelizzatori delle proprie comunità. (EG 33) 

L’obiettivo di questa trasformazione della pastorale “in chiave missio-

naria” consiste nell’annunciare “la bellezza dell’amore salvifico di Dio 

manifestato in Gesù Cristo morto e risorto” (EG 36), che mai, “in nes-

suna circostanza” deve essere “oscurato” (EG 39)3. 

Sulla bocca del catechista torna sempre a risuonare il primo annuncio: “Gesù 

Cristo ti ama, ha dato la sua vita per salvarti, e adesso è vivo al tuo fianco 

ogni giorno, per illuminarti, per rafforzarti, per liberarti”. Quando diciamo che 

questo annuncio è “il primo”, ciò non significa che sta all’inizio e dopo si di-

mentica o si sostituisce con altri contenuti che lo superano. È il primo in senso 

qualitativo, perché è l’annuncio principale, quello che si deve sempre tornare 

ad ascoltare in modi diversi e che si deve sempre tornare ad annunciare du-

rante la catechesi in una forma o nell’altra, in tutte le sue tappe e i suoi mo-

menti. (EG 164) 

La centralità del kerygma [= il primo annuncio] richiede alcune caratteristiche 

che oggi sono necessarie in ogni luogo: che esprima l’amore salvifico di Dio 

 
3

 Papa Francesco approfondisce l’annuncio (“la bellezza dell’amore salvifico di Dio manifestato in Gesù 

Cristo morto e risorto”, EG 36), nell’enciclica Dilexit nos sull’amore umano e divino del cuore di Cristo 

(24 ottobre 2024) che è la fonte della gioia del vangelo! 



5 

previo all’obbligazione morale e religiosa, che non imponga la verità e che fac-

cia appello alla libertà, che possieda qualche nota di gioia, stimolo, vitalità, ed 

un’armoniosa completezza che non riduca la predicazione a poche dottrine a 

volte più filosofiche che evangeliche. Questo esige dall’evangelizzatore alcune 

disposizioni che aiutano ad accogliere meglio l’annuncio: vicinanza, apertura 

al dialogo, pazienza, accoglienza cordiale che non condanna. (EG 165) 

Papa Francesco traduce l’intuizione di una “Chiesa in uscita” con l’im-

magine di una “madre dal cuore aperto”. In concreto, una madre che 

accoglie sempre il figlio (cf. EG 46), mantiene le porte aperte (anche 

quelle dei sacramenti, cf. EG 47), privilegia i figli più bisognosi (cf. EG 

48), esce incontro ai fratelli, preoccupata di sfamarli (cf. EG 49). 

Usciamo, usciamo ad offrire a tutti la vita di Gesù Cristo. Ripeto qui per tutta 

la Chiesa ciò che molte volte ho detto ai sacerdoti e laici di Buenos Aires: pre-

ferisco una Chiesa accidentata, ferita e sporca per essere uscita per le strade, 

piuttosto che una Chiesa malata per la chiusura e la comodità di aggrapparsi 

alle proprie sicurezze. Non voglio una Chiesa preoccupata di essere il centro e 

che finisce rinchiusa in un groviglio di ossessioni e procedimenti. Se qualcosa 

deve santamente inquietarci e preoccupare la nostra coscienza è che tanti 

nostri fratelli vivono senza la forza, la luce e la consolazione dell’amicizia con 

Gesù Cristo, senza una comunità di fede che li accolga, senza un orizzonte di 

senso e di vita. Più della paura di sbagliare spero che ci muova la paura di 

rinchiuderci nelle strutture che ci danno una falsa protezione, nelle norme che 

ci trasformano in giudici implacabili, nelle abitudini in cui ci sentiamo tran-

quilli, mentre fuori c’è una moltitudine affamata e Gesù ci ripete senza sosta: 

“Voi stessi date loro da mangiare” (Mc 6,37). (EG 49) 

Durante il suo ministero Papa Francesco ha sottolineato più volte l’im-

portanza di EG, tra queste ricordiamo le sue parole rivolte ai gesuiti: 

Credo che l’Evangelii gaudium vada approfondita, che ci si debba lavorare nei 

gruppi di laici, di sacerdoti, nei seminari, perché è l’aria evangelizzatrice che 

oggi la Chiesa vuole avere. Su questo bisogna andare avanti. Non è qualcosa di 

concluso, come se dicessimo: è andata, ora tocca a Laudato sì. E poi: è andata, 

adesso c’è Amoris laetitia. Niente affatto. Vi raccomando l’Evangelii gaudium, 

che è una cornice. Non è originale, su questo voglio essere molto chiaro. Mette 

insieme l’Evangelii nuntiandi [di Paolo VI, nel 1975] e il Documento di Aparecida 

[della V Conferenza Generale dell'Episcopato Latinoamericano e dei Caraibi, 

2007]. Pur essendo venuta dopo il Sinodo sull’evangelizzazione (2012), la forza 

dell’Evangelii gaudium è stata di riprendere quei due documenti e di rinfrescarli 

https://www.google.com/search?q=V+Conferenza+Generale+dell%27Episcopato+Latinoamericano+e+dei+Caraibi&rlz=1C2GCEA_enIT784IT784&sca_esv=d33f661f42c9ee99&sxsrf=AE3TifOxUg0no1vg4cAnc5MtctkwlOwA6g%3A1767017806437&source=hp&ei=To1SaduEGN7j7_UPmMTV-Qg&iflsig=AOw8s4IAAAAAaVKbXr2ieCRAiH039lNVccv6WBOP-9ld&ved=2ahUKEwiwgfql_uKRAxW6h_0HHfAfB9gQgK4QegQIARAD&uact=5&oq=Documento+di+Aparecida&gs_lp=Egdnd3Mtd2l6IhZEb2N1bWVudG8gZGkgQXBhcmVjaWRhMgUQABiABDIIEAAYgAQYogQyCBAAGIAEGKIESJEDUABYAHAAeACQAQCYAZMBoAGTAaoBAzAuMbgBA8gBAPgBAvgBAZgCAaACnAGYAwCSBwMwLjGgB4kCsgcDMC4xuAecAcIHAzItMcgHBoAIAA&sclient=gws-wiz&mstk=AUtExfAdjKSDkslAI7nU1dwHvhXZj2oUE6v3pI-TlY_HsofDfeCAZlpjMFbB_eUBqyT7VbmNevfCK9zbeZQBN4sswwV8JFPKXFNinRnjsqpVaT2_2lUKWTpMZRLiss5ffMQChwMsC96mDnUJvX3pwZa3VBkKNC20G8kvYTIYTSQUL8EaZZs&csui=3


6 

per tornare a offrirli su un piatto nuovo. L’Evangelii gaudium è la cornice apo-

stolica della Chiesa di oggi
4

. 

2. La declinazione concreta: la sinodalità 

2.1 INTRODUZIONE 

a) con le parole di Francesco 

In EG Papa Francesco non usa ancora i termini “sinodo” o “sinodalità”5. 

L’attenzione alla sinodalità matura in seguito, a partire dal discorso 

del 17 ottobre del 2015, in occasione del cinquantesimo anniversario 

dell’istituzione del Sinodo dei Vescovi da parte di Paolo VI6. Ascoltiamo 

alcuni passaggi di questo breve, ma denso, discorso: 

Fin dall’inizio del mio ministero come Vescovo di Roma ho inteso valorizzare il 

Sinodo, che costituisce una delle eredità più preziose dell’ultima assise conciliare. 

Per il Beato Paolo VI, il Sinodo dei Vescovi doveva riproporre l’immagine del 

Concilio ecumenico e rifletterne lo spirito e il metodo. Lo stesso Pontefice pro-

spettava che l’organismo sinodale “col passare del tempo potrà essere mag-

giormente perfezionato”. A lui faceva eco, vent’anni più tardi, San Giovanni 

Paolo II [...] Dobbiamo proseguire su questa strada. Il mondo in cui viviamo, e 

che siamo chiamati ad amare e servire anche nelle sue contraddizioni, esige 

dalla Chiesa il potenziamento delle sinergie in tutti gli ambiti della sua mis-

sione. Proprio il cammino della sinodalità è il cammino che Dio si aspetta dalla 

Chiesa del terzo millennio. 

*** 

Quello che il Signore ci chiede, in un certo senso, è già tutto contenuto nella 

parola “Sinodo”. Camminare insieme – Laici, Pastori, Vescovo di Roma – è un 

concetto facile da esprimere a parole, ma non così facile da mettere in pratica. 

Dopo aver ribadito che il Popolo di Dio è costituito da tutti i battezzati [...], il 

Concilio Vaticano II proclama che “la totalità dei fedeli, avendo l’unzione che 

viene dal Santo (cf 1Gv 2,20.27), non può sbagliarsi nel credere, e manifesta que-

sta sua proprietà mediante il senso soprannaturale della fede di tutto il Popolo, 

 
4

 Coraggio e audacia profetica, Il dialogo del Papa con i gesuiti riuniti nella trentaseiesima congrega-

zione generale pubblicato dalla Civiltà Cattolica, 24 novembre 2016. 
5

 “Sinodalità” è una parola molto comune oggi nella Chiesa. La sua origine, tuttavia, è antica. Deriva 

dal greco “syn-odos” che significa “cammino” (odos) “insieme” (syn). Finora era più conosciuta la 

parola “sinodo”: cf. CPM 28. 
6

 Paolo VI decise l’istituzione del Sinodo dei Vescovi il 15 settembre 1965 in risposta al desiderio dei 

Padri del Concilio Vaticano II di mantenere vivo l'autentico spirito formatosi dall'esperienza conciliare. 



7 

quando “dai Vescovi fino agli ultimi Fedeli laici” mostra l’universale suo con-

senso in cose di fede e di morale”. Quel famoso infallibile “in credendo”. 

Nell’esortazione apostolica Evangelii gaudium ho sottolineato come “il Popolo 

di Dio è santo in ragione di questa unzione che lo rende infallibile “in cre-

dendo”“, aggiungendo che “ciascun Battezzato, qualunque sia la sua funzione 

nella Chiesa e il grado di istruzione della sua fede, è un soggetto attivo di evan-

gelizzazione e sarebbe inadeguato pensare ad uno schema di evangelizzazione 

portato avanti da attori qualificati in cui il resto del Popolo fedele fosse sola-

mente recettivo delle loro azioni”. Il sensus fidei impedisce di separare rigida-

mente tra Ecclesia docens ed Ecclesia discens, giacché anche il Gregge possiede 

un proprio “fiuto” per discernere le nuove strade che il Signore dischiude alla 

Chiesa. [...] Una Chiesa sinodale è una Chiesa dell’ascolto, nella consapevolezza 

che ascoltare “è più che sentire”. È un ascolto reciproco in cui ciascuno ha qual-

cosa da imparare. Popolo fedele, Collegio episcopale, Vescovo di Roma: l’uno in 

ascolto degli altri; e tutti in ascolto dello Spirito Santo, lo “Spirito della verità” 

(Gv 14,17), per conoscere ciò che Egli “dice alle Chiese” (Ap 2,7). 

Il Sinodo dei Vescovi è il punto di convergenza di questo dinamismo di ascolto 

condotto a tutti i livelli della vita della Chiesa. Il cammino sinodale inizia ascol-

tando il Popolo [...] prosegue ascoltando i Pastori. Attraverso i Padri sinodali, i 

Vescovi agiscono come autentici custodi, interpreti e testimoni della fede di 

tutta la Chiesa [...] Infine, il cammino sinodale culmina nell’ascolto del Vescovo 

di Roma, chiamato a pronunciarsi come “Pastore e Dottore di tutti i cristiani”: 

non a partire dalle sue personali convinzioni, ma come supremo testimone 

della fides totius Ecclesiae [...] 

*** 

La sinodalità, come dimensione costitutiva della Chiesa, ci offre la cornice inter-

pretativa più adeguata per comprendere lo stesso ministero gerarchico. Se ca-

piamo che, come dice san Giovanni Crisostomo, “Chiesa e Sinodo sono sino-

nimi” - perché la Chiesa non è altro che il “camminare insieme” del Gregge di 

Dio sui sentieri della storia incontro a Cristo Signore - capiamo pure che al suo 

interno nessuno può essere “elevato” al di sopra degli altri. Al contrario, nella 

Chiesa è necessario che qualcuno “si abbassi” per mettersi al servizio dei fra-

telli lungo il cammino. 

Gesù ha costituito la Chiesa ponendo al suo vertice il Collegio apostolico, nel 

quale l’apostolo Pietro è la “roccia” (cf Mt 16,18), colui che deve “confermare” 

i fratelli nella fede (cf Lc 22,32). Ma in questa Chiesa, come in una piramide 

capovolta, il vertice si trova al di sotto della base. Per questo coloro che eserci-

tano l’autorità si chiamano “ministri”: perché, secondo il significato originario 

della parola, sono i più piccoli tra tutti. È servendo il Popolo di Dio che ciascun 

Vescovo diviene, per la porzione del Gregge a lui affidata, vicarius Christi, vi-

cario di quel Gesù che nell’ultima cena si è chinato a lavare i piedi degli apostoli 



8 

(cf Gv 13,1-15). E, in un simile orizzonte, lo stesso Successore di Pietro altri 

non è che il servus servorum Dei. 

Non dimentichiamolo mai! Per i discepoli di Gesù, ieri oggi e sempre, l’unica 

autorità è l’autorità del servizio, l’unico potere è il potere della croce, secondo 

le parole del Maestro: “Voi sapete che i governanti delle nazioni dominano su 

di esse e i capi le opprimono. Tra voi non sarà così; ma chi vuole diventare 

grande tra voi, sarà vostro servitore e chi vuole essere il primo tra voi, sarà 

vostro schiavo” (Mt 20,25-27). Tra voi non sarà così: in quest’espressione rag-

giungiamo il cuore stesso del mistero della Chiesa – “tra voi non sarà così” – 

e riceviamo la luce necessaria per comprendere il servizio gerarchico. 

*** 

In una Chiesa sinodale, il Sinodo dei Vescovi è solo la più evidente manifesta-

zione di un dinamismo di comunione che ispira tutte le decisioni ecclesiali
7

. 

Qui Papa Francesco introduce una nuova comprensione della sinoda-

lità, distinta sia dal modello orientale (dove sinodalità indica l’assem-

blea dei vescovi di una metropolia) sia dal modello istituito da Paolo 

VI (dove sinodalità significa assemblea dei vescovi tra di loro, attorno 

e con il Sommo Pontefice) 8 . La novità di Papa Francesco consiste 

nell’intuizione della necessità di un ascolto sistematico e ampio di 

tutto il popolo di Dio. Questa necessità si giustifica a partire dal rico-

noscimento del sensus fidei dei fedeli, cioè, in termini più semplici, a 

partire dalla consapevolezza che tutti i battezzati possiedono il dono 

della fede che permette di cogliere la verità del vangelo. Questa con-

sapevolezza ci aiuta a comprendere meglio la realtà della chiesa: più 

che una comunità divisa tra chi insegna e chi impara, la chiesa sino-

dale è una realtà dove tutti si ascoltano (e tutti sono evangelizzatori)! 

Questo non significa trasformare la chiesa in una democrazia o il si-

nodo in un parlamento! Questo non vuol dire cancellare il collegio apo-

stolico e il magistero di Pietro. Significa ricomprenderlo all’interno di 

un chiesa che riconosce il dono della fede di tutti i battezzati. In questa 

visione il magistero (l’autorità) è compreso come ministero (servizio), 

cioè, come un servizio reso ai fratelli in cammino, un servizio che trova 

 
7

 https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2015/october/documents/papa-france-

sco_20151017_50-anniversario-sinodo.html  
8

 Più esattamente: “il Sinodo dei Vescovi si può definire: un assemblea dei rappresentanti dell'episco-

pato cattolico che ha il compito di aiutare con i consigli il Papa nel governo della Chiesa universale”. 

Cf. https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_01011995_profile_it.html.  

https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2015/october/documents/papa-francesco_20151017_50-anniversario-sinodo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2015/october/documents/papa-francesco_20151017_50-anniversario-sinodo.html
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_01011995_profile_it.html


9 

il suo modello in Gesù venuto non per essere servito ma per servire. Il 

servizio specifico del vescovo di Roma consiste nell’essere “Pastore e 

Dottore di tutti i cristiani”, come recita il concilio Vaticano I, ma “non 

a partire dalle sue personali convinzioni” bensì come supremo testi-

mone della fede di tutta la Chiesa (fides totius Ecclesiae). In seguito, 

con la Costituzione apostolica Episcopalis Communio (2018), Papa 

Francesco ha ridisegnato il sinodo in modo da dare concretezza all’in-

tuizione di una chiesa sinodale, favorendo la partecipazione dei fedeli: 

da evento, il sinodo diventa un processo articolato in tre fasi: prepa-

ratoria, celebrativa e attuativa9. Un primo cambiamento si ebbe con il 

sinodo sui giovani nel 2018: circa 17.000 ragazzi furono coinvolti nella 

fase preparatoria, e lo stesso Papa trascorse una settimana con alcuni 

di loro. Ma la svolta avvenne con la convocazione della XVI Assemblea 

Generale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi, intitolata “Per una Chiesa 

sinodale: comunione, partecipazione e missione”. Il Papa dispose che la 

consultazione durasse almeno un anno e coinvolgesse tutte le Chiese 

del mondo nel modo più capillare possibile. Il risultato fu straordinario: 

si passò da poche migliaia di contributi, raccolti nei Sinodi precedenti, 

a circa venti milioni di contributi provenienti da ogni parte del mondo 

tra il 2021 e il 2022, nonostante le difficoltà della pandemia. Solo in 

Italia furono raccolti circa mezzo milione di contributi. I frutti di que-

sto ascolto sono stati raccolti in migliaia di pagine di documenti, con-

fluiti nelle due Assemblee sinodali del 2023 e del 202410. Il documento 

approvato nell’ottobre 2024 (votato punto per punto) è stato subito 

ratificato da Papa Francesco, divenendo così un riferimento stabile per 

le Chiese di tutto il mondo. Con questo documento si conclude la se-

conda fase del sinodo, quella celebrativa, cioè quella assembleare.  

 
9

 I Sinodi, fino a quel momento, erano composti da rappresentanti dell’episcopato, e la consultazione 

preliminare consisteva in questionari inviati alle diocesi, spesso elaborati dagli uffici diocesani com-

petenti o dai consigli pastorali e presbiterali. Di fatto, la partecipazione dei fedeli restava piuttosto 

limitata. 
10

 In totale i membri, ossia coloro che hanno diritto di voto, sono stati 368 di cui 272 investiti dal 

munus episcopale e 96 non vescovi. Ci sono state anche 85 donne, di cui 54 con diritto di voto. Una 

delle novità è la presenza di due donne tra i Presidenti delegati, coloro cioè che presiedono l'Assemblea 

del Sinodo in nome e per autorità del Pontefice quando egli non è presente. 



10 

b) con l’immagine del logo 

Un grande albero maestoso, 

pieno di saggezza e di luce, 

raggiunge il cielo. Segno di 

profonda vitalità e spe-

ranza, esprime la croce di 

Cristo. Porta l'Eucaristia, 

che brilla come il sole. I 

rami orizzontali aperti 

come mani o ali suggeri-

scono, allo stesso tempo, lo 

Spirito Santo.  

Il popolo di Dio non è statico: 

è in movimento, in riferimento diretto all'etimologia della parola si-

nodo, che significa “camminare insieme”. Le persone sono unite dalla 

stessa dinamica comune che questo Albero della Vita respira in loro, 

da cui iniziano il loro cammino. Queste 15 sagome riassumono tutta 

la nostra umanità nella sua diversità di situazioni di vita, di genera-

zioni e origini. Questo aspetto è rafforzato dalla molteplicità dei colori 

brillanti che sono essi stessi segni di gioia. Non c'è gerarchia tra queste 

persone che sono tutte sullo stesso piano: giovani, vecchi, uomini, 

donne, adolescenti, bambini, laici, religiosi, genitori, coppie, single; il 

vescovo e la suora non sono davanti a loro, ma tra di loro. Molto na-

turalmente, i bambini e poi gli adolescenti aprono loro il cammino, in 

riferimento a queste parole di Gesù nel Vangelo: “Ti rendo lode, Padre, 

Signore del cielo e della terra, perché hai nascosto queste cose ai sa-

pienti e ai dotti e le hai rivelate ai piccoli”. (Mt 11,25) 

(Logo realizzato da Isabelle de Senilhes, francese, grafica e giornalista 

freelance). 

c) con le immagini di un video 

https://www.youtube.com/watch?v=tF_rf2tTUQk 

oppure scrivere in Google o YouTube: “Sinodo sulla Sinodalità 2024: cosa devono 

sapere i cattolici” 

https://www.youtube.com/watch?v=tF_rf2tTUQk


11 

2.2 IL DOCUMENTO 

Il 26 ottobre del 2024, la XVI Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo 

dei Vescovi ha consegnato al Papa e a tutte le chiese il frutto di questo 

cammino: il documento finale “Per una Chiesa sinodale. Comunione, 

partecipazione, missione”. Nell’introduzione i vescovi sottolineano che 

il sinodo stesso è frutto del seme del Concilio Vaticano II (CPM 5). Allo 

stesso tempo, questo stesso sinodo è un seme che produce frutti: “la 

pratica della conversazione nello Spirito, del discernimento comunita-

rio, della condivisione dei doni vocazionali e della corresponsabilità 

nella missione” (CPM 7). Altri frutti sono i Gruppi di studio, “costituiti 

da Pastori ed esperti di tutti i continenti, chiamati a lavorare con me-

todo sinodale”, ai quali il Papa ha affidato “alcune tematiche di grande 

rilevanza per la vita della Chiesa” (CPM 8). La chiusura dell’Assemblea 

non pone fine al “processo sinodale” che, proprio perché è un “pro-

cesso”, continua verso la sua attuazione: CPM 9. Dopo questa introdu-

zione, prendiamo in considerazione le cinque parti del documento. Cia-

scuna di esse è introdotta da una citazione evangelica che riguarda la 

risurrezione: CPM 12, 1. 

Parte I: il cuore della sinodalità. Chiamati dallo Spirito alla conversione 

Parte II: sulla barca, insieme. La conversione delle relazioni  

Parte III: “gettate la rete”. La conversione dei processi 

Parte IV: Una pesca abbondante. La conversione dei legami 

Parte V: “Anche io vi mando”. Formare un popolo di discepoli missionari 

a) Il cuore della sinodalità (CPM 13) 

Il cuore della sinodalità viene alla luce considerando l’incontro tra Gesù 

risorto e i primi apostoli: Gv 20. La Chiesa nasce da quell’incontro e 

nasce coinvolgendo, in “dipendenza reciproca”, Maria, Pietro e il disce-

polo che Gesù amava, cioè nella dipendenza reciproca di ciò che essi 

rappresentano: 

− Maria, prima testimone della risurrezione, “apostola degli apostoli”, 

rappresenta la missione; 

− Pietro, “guida” e “ministro” della misericordia, rappresenta la comu-

nione nella Chiesa (cfr. CPM 18); 



12 

− Giovanni, il discepolo amato che anticipa Simone “con la forza della 

giovinezza”, rappresenta la partecipazione di tutti alla vita della 

Chiesa.  

La Chiesa (qui rappresentata da Maria, dal discepolo prediletto e da 

Pietro) è nata fin dall’inizio come “Chiesa sinodale missionaria” (CPM 

15), cioè, come comunione e partecipazione in vista della missione 

(CPM 14). Partecipazione, comunione e missione che sono “i tre assi 

portanti della sinodalità” (CPM 142). Quindi, quando, ancora oggi, si ar-

ticola attorno a questi assi, la Chiesa crea le condizioni per l’incontro con 

il Risorto! La gioia che sentiamo quando sperimentiamo la possibilità di 

partecipare, la comunione fraterna, la missione... è il segno della pre-

senza del Risorto ancora tra noi! A questo punto, il documento continua 

dicendoci cosa intende per Chiesa (“Popolo di Dio”, CPM 15-27) e ap-

profondendo: 

▪ L’idea di sinodalità: CPM 28 

▪ L’immagine della sinodalità: CPM 38, 39, 42, 3511 

▪ La spiritualità della sinodalità: CPM 43, 45 

Uno strumento per crescere in questa spiritualità è la “conversazione 

nello Spirito”. Il metodo prevede tre turni sempre preceduti da un mo-

mento di preghiera e silenzio: 

− Nel primo, tutti condividono i propri pensieri e sentimenti in re-

lazione alla questione presentata. L’invito è quello di concen-

trarsi sull’ascolto dell’altro. 

− Nel secondo, ciascuno parla di ciò che più ha attirato la sua at-

tenzione durante l’ascolto. L’invito è quello di enfatizzare ciò che 

ha toccato e sfidato maggiormente ciascuno. 

− Nel terzo giro, si identificano i punti chiave e si costruisce un 

consenso sugli elementi centrali emersi dal discernimento di 

gruppo illuminato dallo Spirito”12 . 

 
11

 Ricordiamo che il documento guarda alla famiglia, “Chiesa domestica”, come luogo per “apprendere 

e sperimentare pratiche essenziali di una Chiesa sinodale” (CPM 35). 
12

 https://www.cnbb.org.br/o-discernimento-comunitario-conhecido-como-conversa-no-espirito-

comeca-a-ser-usado-na-61a-ag-cnbb-e-promove-a-escuta-com-o-coracao/  

https://www.cnbb.org.br/o-discernimento-comunitario-conhecido-como-conversa-no-espirito-comeca-a-ser-usado-na-61a-ag-cnbb-e-promove-a-escuta-com-o-coracao/
https://www.cnbb.org.br/o-discernimento-comunitario-conhecido-como-conversa-no-espirito-comeca-a-ser-usado-na-61a-ag-cnbb-e-promove-a-escuta-com-o-coracao/


13 

b) La conversione verso una Chiesa sinodale e missionaria 

Dopo aver visto cos’è la sinodalità, dobbiamo riconoscere che siamo 

ancora lontani dalla realizzazione di una chiesa sinodale missionaria. 

Per questo la riflessione sul cuore della sinodalità si conclude risve-

gliando la consapevolezza che siamo “chiamati dallo Spirito alla con-

versione” affinché la nostra Chiesa sia sempre più una Chiesa sinodale 

e missionaria, cioè affinché sia sempre più fedele al Vangelo della Pa-

squa! Soffermandosi ancora una volta su una pagina evangelica (Gv 

21,1-14), il documento afferma che tre sono i livelli di conversione: 

quello delle relazioni, quello dei processi e quello dei legami. In tutti e 

tre i casi si tratta di pensare e vivere le relazioni, i processi e i legami 

in senso sinodale, cioè, in modo da favorire la partecipazione e la co-

munione in vista della missione. 

In barca insieme: la conversione delle relazioni (CPM 49) 

Perché la chiesa sia sempre più sinodale e missionaria occorre innan-

zitutto una conversione delle nostre relazioni. Come favorire la parte-

cipazione e la comunione nelle nostre relazioni in vista delle missione? 

• Coltivando relazioni sempre più “evangeliche”, cioè, capaci di 

ascolto: CPM 50, 51, 52 

• Valorizzando i doni e, quindi, la partecipazione di tutti. Tutti, infatti, 

abbiamo ricevuto “doni da condividere” e “un’unica chiamata alla 

santità e alla missione”: CPM 57. In modo specifico cita le donne 

(CPM 60), i bambini (CPM 61), i giovani (CPM 62), le persone con di-

sabilità (CPM 63), gli sposi (CPM 64), i consacrati (CPM 65), i laici e 

le laiche (CPM 66), i teologi e le teologhe (CPM 67).  

• Valorizzando i diversi carismi, vocazioni e ministeri che lo Spirito 

suscita nella chiesa in vista della missione: 

− “il ministero ordinato al servizio dell’armonia”: i vescovi (CPM 70), 

i presbiteri (CPM 72), i diaconi (CPM 73). 

− “ministeri istituiti” ma “distinti da quelli ordinati” (il ministero 

del lettore, dell’accolito, del catechista, cfr. CPM 75), 



14 

− “i ministeri non istituiti ritualmente, ma esercitati con stabilità 

su mandato dell’autorità competente” (il coordinamento di una 

comunità, la presidenza della celebrazione domenicale...) 

− I ministri straordinari (quello dell’Eucarestia) 

− e dei tanti “servizi spontanei” che, anche senza un riconosci-

mento esplicito, esprimono una forma di partecipazione dei fedeli 

alla missione della chiesa (CPM 76) 13. 

“gettate la rete”: la conversione dei processi (CPM 79) 

Perché la chiesa sia sempre più sinodale e missionaria occorre anche 

una conversione dei processi. Come favorire la partecipazione e la co-

munione nei nostri processi decisionali in vista delle missione? Dopo 

aver ricordato che i processi sono tre: il discernimento ecclesiale, il 

processo decisionale e l’impegno a rendere conto e a valutare il suc-

cesso delle decisioni, il documento risponde che vivere i processi in 

modo sinodale significa coinvolgere lo Spirito e tutti i battezzati in 

ogni momento del processo (CPM 81)! 

1. Il discernimento ecclesiale: CPM 82. La parola di Dio è il criterio e 

il punto di partenza CPM 83, 84. 

2. La decisione: CPM 92. In generale, “il diritto vigente già prevede 

organismi di partecipazione a diversi livelli” (CPM 89). In questi 

organismi “è necessario promuovere procedure che rendano ef-

fettiva la reciprocità tra l’assemblea e chi la presiede, in un clima 

di apertura allo Spirito e vicendevole fiducia, alla ricerca di un 

consenso possibilmente unanime” (CPM 90). Aiuta “una fase di 

elaborazione o di istruzione ‘attraverso un lavoro comune di di-

scernimento, consultazione e cooperazione’ (CTI, n. 69), che in-

forma e sostiene la successiva presa di decisione, che è spetta 

all’autorità competente” (CPM 90). 

3. Trasparenza, rendiconto, valutazione: CPM 95. La trasparenza in-

clude “verità, lealtà, chiarezza, onestà, integrità, coerenza, rifiuto 

dell’opacità, dell’ipocrisia e dell’ambiguità, assenza di secondi fini” 

 
13

 Nel paragrafo successivo il documento elenca altre opportunità di partecipazione che possono es-

sere offerte ai fedeli laici, uomini e donne (cfr. CPM 77). Interessante l'ipotesi di un “ministero dell'a-

scolto e dell'accompagnamento” (cfr. CPM 78). 



15 

(CPM 96). La trasparenza alimenta la credibilità e la fiducia nella 

Chiesa e allontana la tentazione del clericalismo: CPM 98 (CPM 74 

la definisce “una distorsione dell’autorità della Chiesa che è ser-

vizio al Popolo di Dio”). La necessità di trasparenza e responsabi-

lità porta a comprendere anche la necessità di “strutture e forme 

di valutazione regolare del modo in cui sono esercitate le respon-

sabilità ministeriali di ogni genere” (CPM 100; 102). Esistono già 

organismi di partecipazione previsti dal diritto canonico14. A que-

sto proposito, il documento raccomanda “l’adozione di una me-

todologia di lavoro sinodale” (come, ad esempio, la conversazione 

nello Spirito) (CPM 105) e un’attenzione nella composizione degli 

organismi di partecipazione “in modo da favorire un maggiore 

coinvolgimento delle donne, dei giovani e di coloro che vivono in 

condizioni di povertà o emarginazione. Inoltre, è fondamentale 

che in questi organismi siedano Battezzati impegnati nella testi-

monianza della fede nelle ordinarie realtà della vita e nelle dina-

miche sociali, con una riconosciuta disposizione apostolica e mis-

sionaria, non solo persone impegnate nell’organizzazione della 

vita e dei servizi interni alla comunità” (CPM 106). 

Una pesca abbondante: la conversione dei legami (CPM 109) 

La quarta parte del documento riguarda la conversione dei legami ec-

clesiali che ci uniscono: quello con la nostra chiesa locale (parrocchia), 

quello con la nostra diocesi e quello con il Papa. Come favorire la par-

tecipazione e la comunione nell’ambito dei nostri legami ecclesiali in 

vista delle missione? In questa prospettiva, il capitolo si sofferma sui 

legami che riguardano tutti (la Chiesa locale), su quelli che riguardano 

i vescovi (le conferenze episcopali e le assemblee ecclesiali) e su quelli 

che riguardano il Vescovo di Roma, sottolineando che “La sinodalità, 

infatti, articola in modo sinfonico le dimensioni comunitaria (tutti), 

collegiale (alcuni) e personale (uno) di ogni Chiesa locale e dell’intera 

Chiesa” (CPM 130). Il “tutti” non sopprime l’“alcuni” e l’“uno” (la chiesa 

 
14

 “Nella Chiesa latina si tratta di: Sinodo diocesano (cfr. CIC, can. 466), Consiglio presbiterale (cfr. CIC, 

can. 500, § 2), Consiglio pastorale diocesano (cfr. CIC, can. 514, § 1), Consiglio pastorale parrocchiale 

(cfr. CIC, can. 536), Consiglio diocesano e parrocchiale per gli affari economici (cfr. CIC, can. 493 e 537)” 

(CPM 103). 



16 

si trasformerebbe in una democrazia); l’“uno” non elimina gli “alcuni” 

e i “tutti” (la chiesa si trasformerebbe in una monarchia); gli “alcuni” 

non eliminano l’“uno” e i “tutti” (la Chiesa si trasformerebbe in un con-

cilio di pochi, correndo il rischio che, storicamente, si è visto nel galli-

canismo e nel giuseppinismo). La domanda è questa: come pensare la 

chiesa locale in senso sinodale? Come pensare l’esercizio dell’episco-

pato in senso sinodale? Come pensare l’esercizio del papato in senso 

sinodale? 

1. I legami che coinvolgono tutti: la chiesa locale, la parrocchia CPM 

110, 111, 114, 117. 

2. I legami che coinvolgono alcuni (i vescovi): le conferenze episco-

pali e le assemblee ecclesiali. Il documento sottolinea che questi 

organismi “sono uno strumento fondamentale per creare legami, 

condividere esperienze e buone pratiche tra le Chiese, adattare la 

vita cristiana e l’espressione della fede alle diverse culture. Hanno 

anche un ruolo importante nello sviluppo della sinodalità, con il 

coinvolgimento dell’intero Popolo di Dio” (CPM 125), cioè della par-

tecipazione, della comunione e della missione, favorendo una “sa-

lutare decentralizzazione” (EG 16) e un’”efficace inculturazione 

della fede” (CPM 129). 

3. I legami che coinvolgono il Vescovo di Roma. “La riflessione in 

merito all’esercizio del ministero petrino in chiave sinodale va 

condotta nella prospettiva della ‘salutare decentralizzazione’ (EG 

16), sollecitata da Papa Francesco e richiesta da molte Conferenze 

episcopali” (CPM 134). Ciò significa, da un lato, sottolineare che 

“Il Vescovo di Roma, principio e fondamento di unità della Chiesa 

(cfr. LG 23), è il garante della sinodalità: a lui spetta convocare la 

Chiesa in Sinodo, presiederlo e confermarne i risultati. Come Suc-

cessore di Pietro, ha un ruolo unico nel salvaguardare il deposito 

della fede e della morale, assicurando che i processi sinodali siano 

fecondi per l’unità e la testimonianza” (CPM 131)15 e, d’altra parte, 

 
15

 In questo senso, il documento, in linea con la recente pubblicazione del Dicastero per la Promozione 

dell'Unità dei Cristiani Il Vescovo di Roma. Primato e sinodalità nei dialoghi ecumenici e nelle risposte 

all'enciclica «Ut unum sit» (2024), sottolinea la necessità di trovare un'interpretazione del primato che 

favorisca il cammino ecumenico (cfr. CPM 137). 



17 

“ individuare attraverso uno studio teologico e canonico quali 

materie debbano essere riservate al Papa (reservatio papalis) e 

quali possano essere restituite ai Vescovi nelle loro Chiese o rag-

gruppamenti di Chiese, nella linea del recente Motu Proprio Com-

petentias quasdam decernere (15 febbraio 2022)” (CPM 134). In 

questo quadro, a favore della sinodalità, occorre riflettere anche 

sul ruolo della Curia romana e del Sinodo dei vescovi. 

c) La formazione di un popolo di discepoli missionari (CPM 140) 

Dopo aver parlato della conversione della Chiesa, il testo scrive: “Per-

ché il santo Popolo di Dio possa testimoniare a tutti la gioia del Van-

gelo, crescendo nella pratica della sinodalità, ha bisogno di un’ade-

guata formazione” (CPM 141). “La gioia del Vangelo”: chi non ricorda 

che questo era il titolo della prima esortazione apostolica di Papa 

Francesco (2013)? Per testimoniare questa gioia, l’Assemblea sottoli-

nea la necessità di una formazione adeguata, sottolineando che tale 

formazione riguarda la crescita nella sinodalità! La sinodalità è la via 

per compiere la missione che il Signore ha affidato ai suoi discepoli e 

che Papa Francesco ha sottolineato fin dall’inizio del suo pontificato: 

testimoniare la gioia del Vangelo. Il resto del capitolo fornisce alcuni 

suggerimenti per curare questa formazione. 

− Il punto di partenza: l’iniziazione cristiana (CPM 142). 

− L’obiettivo: CPM 143. 

− Lo strumento: la catechesi (CPM 144, 145).  

− In generale, “dobbiamo [...] investire nella formazione dei forma-

tori” (CPM 143), soprattutto per curare la formazione dei candi-

dati al ministero ordinato e dei vescovi in stile sinodale (cfr. CPM 

148). 

− Il documento sottolinea anche alcuni ambiti specifici nella for-

mazione del popolo di Dio: “l’impatto dell’ambiente digitale sui 

processi di apprendimento” (CPM 149), la “cultura della tutela” 

(CPM 150), “i temi della Dottrina Sociale della Chiesa, dell’impegno 

per la pace e la giustizia, della cura della casa comune e del dia-

logo interculturale e interreligioso” (CPM 151). 



18 

2.3 CONCLUSIONE 

a) con le parole del sinodo 

Con un ultimo riferimento al Vangelo della risurrezione (Gv 21,9.12.13), 

la conclusione sintetizza le principali affermazioni del sinodo: CPM 154, 

155. 

b) con le parole di Francesco 

Nel saluto finale all’assemblea, il 26 ottobre, Papa Francesco, como già 

dicevamo, ha approvato il documento che ha definito un “dono” per sé 

e per tutto il popolo di Dio:  

...non intendo pubblicare una “esortazione apostolica”, basta quello che ab-

biamo approvato. Nel Documento ci sono già indicazioni molto concrete che 

possono essere di guida per la missione delle Chiese, nei diversi continenti, nei 

diversi contesti: per questo lo metto subito a disposizione di tutti, per questo 

ho detto che sia pubblicato. Voglio, così, riconoscere il valore del cammino 

sinodale compiuto, che tramite questo Documento consegno al santo Popolo 

fedele di Dio. Su alcuni aspetti della vita della Chiesa segnalati nel Documento, 

come pure sui temi affidati ai dieci “Gruppi di Studio”, che devono lavorare con 

libertà, per offrirmi proposte, c’è bisogno di tempo, per giungere a scelte che 

coinvolgono la Chiesa tutta. Io, allora, continuerò ad ascoltare i Vescovi e le 

Chiese affidate a loro. Questo non è il modo classico di rimandare all’infinito 

le decisioni. È quello che corrisponde allo stile sinodale con cui anche il mini-

stero petrino va esercitato: ascoltare, convocare, discernere, decidere e valu-

tare. E in questi passi sono necessari le pause, i silenzi, la preghiera. È uno stile 

che stiamo apprendendo insieme, un po’ alla volta. Lo Spirito Santo ci chiama 

e ci sostiene in questo apprendimento, che dobbiamo comprendere come pro-

cesso di conversione. 

Il giorno seguente, il 27 ottobre, c’è stata la conclusione con la cele-

brazione eucaristica. Nell’omelia, commentando il vangelo, Papa Fran-

cesco ci ha invitati a essere come Bartimeo, ovvero, a mendicare, in 

un primo momento, la grazia di poter essere guariti dalla nostra cecità 

interiore che ci blocca rendendoci insensibili al Signore e agli altri; e ad 

alzarci, in un secondo momento, per seguirlo come discepoli. 

Il Vangelo ci presenta Bartimeo, un cieco che è costretto a mendicare ai bordi 

della strada, uno scartato senza speranza che, però, quando sente passare 

https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20241026_doc-final-sinodo2024-chiesa-sinodale_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20241026_doc-final-sinodo2024-chiesa-sinodale_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20241026_doc-final-sinodo2024-chiesa-sinodale_it.html


19 

Gesù, inizia a gridare verso di Lui. Tutto ciò che gli è rimasto è questo: gridare 

il proprio dolore e portare a Gesù il suo desiderio di riacquistare la vista. E 

mentre tutti lo rimproverano perché sono disturbati dalla sua voce, Gesù si 

ferma. Perché Dio ascolta sempre il grido dei poveri e nessun grido di dolore 

rimane inascoltato davanti a Lui. 

Oggi, a conclusione dell’Assemblea Generale del Sinodo dei Vescovi, portando 

nel cuore tanta gratitudine per quanto abbiamo potuto condividere, soffer-

miamoci su ciò che succede a quest’uomo: all’inizio, “sedeva lungo la strada a 

mendicare” (Mc 10,46), mentre alla fine, dopo essere stato chiamato da Gesù e 

aver riacquistato la vista, “lo seguiva lungo la strada” (v. 52). 

La prima cosa che il Vangelo ci dice su Bartimeo è questa: è seduto a mendi-

care. La sua posizione è tipica di una persona ormai chiusa nel proprio dolore, 

seduta sul ciglio della strada come se non ci fosse nient’altro da fare se non 

ricevere qualcosa dai tanti pellegrini di passaggio nella città di Gerico in occa-

sione della Pasqua. Ma, come sappiamo, per vivere davvero non si può restare 

seduti: vivere è sempre mettersi in movimento, mettersi in cammino, sognare, 

progettare, aprirsi al futuro. Il cieco Bartimeo, allora, rappresenta anche quella 

cecità interiore che ci blocca, ci fa restare seduti, ci rende immobili ai bordi 

della vita, senza più speranza. 

E questo può farci pensare, oltre che alla nostra vita personale, anche al nostro 

essere Chiesa del Signore. Tante cose, lungo il cammino, possono renderci cie-

chi, incapaci di riconoscere la presenza del Signore, impreparati ad affrontare 

le sfide della realtà, a volte inadeguati nel saper rispondere alle tante questioni 

che gridano verso di noi come fa Bartimeo con Gesù. Tuttavia, dinanzi alle 

domande delle donne e degli uomini di oggi, alle sfide del nostro tempo, alle 

urgenze dell’evangelizzazione e alle tante ferite che affliggono l’umanità, so-

relle e fratelli, non possiamo restare seduti. Una Chiesa seduta, che quasi senza 

accorgersi si ritira dalla vita e confina sé stessa ai margini della realtà, è una 

Chiesa che rischia di restare nella cecità e di accomodarsi nel proprio males-

sere. E se restiamo seduti nella nostra cecità, continueremo a non vedere le 

nostre urgenze pastorali e i tanti problemi del mondo in cui viviamo. Per fa-

vore, chiediamo al Signore che ci dia lo Spirito Santo per non restare seduti 

nella nostra cecità, cecità che si può chiamare mondanità, che si può chiamare 

comodità, che si può chiamare cuore chiuso. Non restare seduti nelle nostre 

cecità. 

Ricordiamoci questo, invece: il Signore passa, il Signore passa tutti i giorni, il 

Signore passa sempre e si ferma per prendersi cura della nostra cecità. E io, lo 

sento passare? Ho la capacità di sentire i passi del Signore? Ho la capacità di 

discernere quando il Signore passa? Ed è bello se il Sinodo ci spinge a essere 

Chiesa come Bartimeo: la comunità dei discepoli che, sentendo il Signore che 

passa, avverte il brivido della salvezza, si lascia svegliare dalla potenza del 



20 

Vangelo e inizia a gridare verso di Lui. Lo fa raccogliendo il grido di tutte le 

donne e di tutti gli uomini della terra: il grido di coloro che desiderano scoprire 

la gioia del Vangelo e di quelli che invece si sono allontanati; il grido silenzioso 

di chi è indifferente; il grido di chi soffre, dei poveri, degli emarginati, dei bam-

bini schiavi di lavoro, schiavizzati in tante parti del mondo per il lavoro; la voce 

spezzata, sentire quella voce spezzata di chi non ha più neanche la forza di 

gridare a Dio, perché non ha voce o perché si è rassegnato. Non abbiamo biso-

gno di una Chiesa seduta e rinunciataria, ma di una Chiesa che raccoglie il 

grido del mondo e – voglio dirlo, forse qualcuno si scandalizza – una Chiesa 

che si sporca le mani per servire il Signore. 

E veniamo così al secondo aspetto: se all’inizio Bartimeo era seduto, vediamo 

che alla fine, invece, lo segue lungo la strada. Questa è una tipica espressione 

del Vangelo che significa: divenne suo discepolo, si è messo alla sua sequela. 

Dopo aver gridato verso di Lui, infatti, Gesù si è fermato e lo ha fatto chiamare. 

Bartimeo, da seduto che era, è balzato in piedi e, subito dopo, ha recuperato la 

vista. Ora, egli può vedere il Signore, può riconoscere l’opera di Dio nella propria 

vita e può finalmente incamminarsi dietro di Lui. Così, anche noi, fratelli e 

sorelle: quando siamo seduti e accomodati, quando anche come Chiesa non 

troviamo le forze, il coraggio e l’audacia, la parresia necessaria per rialzarci e 

riprendere il cammino, per favore, ricordiamoci di ritornare sempre al Signore, 

ritornare al Vangelo. Ritornare al Signore, ritornare al Vangelo. Sempre e di 

nuovo, mentre Egli passa, dobbiamo metterci in ascolto della sua chiamata, 

che ci rimette in piedi e ci fa uscire dalla cecità. E poi riprendere nuovamente 

a seguirlo, camminare con Lui lungo la strada. 

Vorrei ripeterlo: di Bartimeo il Vangelo dice che “lo seguiva lungo la strada”. 

Questa è un’immagine della Chiesa sinodale: il Signore ci chiama, ci rialza 

quando siamo seduti o caduti, ci fa riacquistare una vista nuova, affinché alla 

luce del Vangelo possiamo vedere le inquietudini e le sofferenze del mondo; e 

così, rimessi in piedi dal Signore, sperimentiamo la gioia di seguirlo lungo la 

strada. Il Signore lo si segue lungo la strada, non lo si segue chiusi nelle nostre 

comodità, non lo si segue nei labirinti delle nostre idee: lo si segue lungo la 

strada. E ricordiamolo sempre: non camminare per conto nostro o secondo i 

criteri del mondo, ma camminare lungo la strada, insieme, dietro a Lui e cam-

minare con Lui. 

Fratelli, sorelle: non una Chiesa seduta, una Chiesa in piedi. Non una Chiesa 

muta, una Chiesa che raccoglie il grido dell’umanità. Non una Chiesa cieca, ma 

una Chiesa illuminata da Cristo che porta la luce del Vangelo agli altri. Non 

una Chiesa statica, una Chiesa missionaria, che cammina con il Signore lungo 

le strade del mondo. [...] Sorelle e fratelli, proseguiamo allora con fiducia il no-

stro cammino insieme. Anche a noi oggi la Parola di Dio ripete, come a Barti-

meo: “Coraggio, alzati, ti chiama”. Io mi sento chiamato? Questa è la domanda 



21 

da farci. Io mi sento chiamato? Mi sento debole e non posso alzarmi? Chiedo 

aiuto? Per favore, deponiamo il mantello della rassegnazione e affidiamo al 

Signore le nostre cecità. Mettiamoci in piedi e portiamo la gioia del Vangelo, 

portiamola per le strade del mondo
16

. 

c) con le immagini di un video 

https://www.youtube.com/watch?v=GmfJjJG9ekQ 

oppure scrivere in Google o YouTube: “La conclusione del Sinodo sulla Sinodalità 

2024” 

3. Gli assi portanti della sinodalità 

 

3.1 COMUNIONE 

Il primo asse portante della sinodalità è la comunione. Cosa si intende 

con comunione? Alcuni modelli, cioè modi con cui è stata pensata la 

comunione lungo la storia, ci aiutano a rispondere, comprendendo me-

glio cosa il sinodo ha inteso con comunione. 

a) Il modello tradizionale, consolidatosi nel corso del II millennio cri-

stiano, pensa alla comunione nella Chiesa sulla base di alcuni ele-

menti oggettivi (o esteriori): la fedeltà ai legittimi pastori e, prin-

cipalmente, al Papa; la professione della fede cattolica, la 

 
16

 https://www.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2024/documents/20241027-omelia-

conclusione-sinodo.html vfvfvf 

https://www.youtube.com/watch?v=GmfJjJG9ekQ
https://www.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2024/documents/20241027-omelia-conclusione-sinodo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2024/documents/20241027-omelia-conclusione-sinodo.html


22 

comunione degli stessi sacramenti17. C’è comunione tra quanti 

condividono questi elementi, in concreto, tra i cattolici. 

b) Il modello conciliare, sullo sfondo di una rinnovata comprensione 

della realtà ecclesiale18, vede la comunione come l’unione che si 

realizza in Cristo mediante lo Spirito19. Vedere la comunione come 

unione che si realizza in Cristo mediante lo Spirito porta il conci-

lio a allargare il concetto di comunione sostenendo che, proprio a 

partire dall’unione con Cristo nello Spirito, la Chiesa cattolica si 

trova in comunione anche con i cristiani non cattolici e, in qual-

che modo, anche con il popolo ebraico, con quanti riconoscono il 

Creatore (tra i quali, in primis, i mussulmani che aderiscono alla 

fede di Abramo) e, infine, con quanti cercano il Dio ignoto. Qui il 

concetto di comunione acquista una dimensione cristologica e 

trinitaria e si allarga a tutta l’umanità. C’è comunione tra tutti 

quelli che sono sensibili a Dio perché Dio non è lontano da loro e 

come Salvatore vuole che tutti gli uomini si salvino (cf. LG 16)! 

c) Il modello sinodale, incoraggiato da Papa Francesco molte volte 

durante il suo ministero, vede la comunione como “armonia delle 

differenze”, una comunione suscitata dallo Spirito, che si declina 

innanzitutto come comunione tra le chiese locali (CPM 18). Lo ha 

affermato con forza nel discorso conclusivo del Sinodo: 

Il mio compito, lo sapete bene, è custodire e promuovere – come ci 

insegna san Basilio – l’armonia che lo Spirito continua a diffondere 

nella Chiesa di Dio, nelle relazioni tra le Chiese, nonostante tutte le 

fatiche, le tensioni, le divisioni che segnano il suo cammino verso la 

piena manifestazione del Regno di Dio, che la visione del Profeta Isaia 

ci invita a immaginare come un banchetto preparato da Dio per tutti 

i popoli. Tutti, nella speranza che non manchi nessuno. Tutti, tutti, 

 
17

 È la definizione di R. Bellarmino che esclude, come necessaria per la definizione di appartenenza alla 

chiesa, qualsiasi virtù interiore, dal momento che questa (in quanto interiore) è invisibile mentre i 

criteri indicati (in quanto esteriori) sono visibili e, quindi, non lasciano alcun dubbio. 
18

 Secondo il concilio la Chiesa non è semplicemente una “società visibile”, ma una realtà misterica, 

cioè una realtà nella quale la realtà visibile rimanda a qualcosa di ulteriore (cf. LG 8). 
19

 Sintetizza l’ecclesiologica del Vaticano II il documento CPM dicendo: “Nel contesto dell’ecclesiologia 

conciliare del Popolo di Dio, il concetto di comunione esprime la sostanza profonda del mistero e della 

missione della Chiesa, che ha nella celebrazione dell’Eucaristia la sua fonte e il suo culmine, ossia 

l’unione con Dio Trinità e l’unità tra le persone umane che si realizza in Cristo mediante lo Spirito 

Santo” (CPM 31). 



23 

tutti! Nessuno fuori, tutti. E la parola chiave è questa: l’armonia. 

Quello che fa lo Spirito, la prima manifestazione forte, il mattino di 

Pentecoste, è armonizzare tutte quelle differenze, tutte quelle lin-

gue… Armonia. È ciò che il Concilio Vaticano II insegna quando dice 

che la Chiesa è “come sacramento”: essa è segno e strumento dell’at-

tesa di Dio: per tutti Egli ha preparato la mensa e tutti Egli attende. 

La sua Grazia, tramite il suo Spirito, sussurra nel cuore di ciascuno 

parole di amore. A noi è dato di amplificare la voce di questo sussurro 

senza ostacolarlo, di aprire le porte senza erigere muri. Quanto male 

fanno le donne e gli uomini di Chiesa quando erigono dei muri, quanto 

male! Tutti, tutti, tutti! Non dobbiamo comportarci come “dispensa-

tori della Grazia” che si appropriano del tesoro legando le mani al Dio 

misericordioso
20

. 

Ma lo aveva già detto altre volte. Rivolgendosi ai trappisti, effi-

cacemente, disse: 

Questa comunione, è importante precisarlo, non consiste in una no-

stra uniformità, omogeneità, compatibilità, più o meno spontanea o 

forzata, no; consiste nella nostra comune relazione a Cristo, e in Lui 

al Padre nello Spirito. Gesù non ha avuto paura della diversità che 

c’era tra i Dodici, e dunque nemmeno noi dobbiamo temere la diver-

sità, perché lo Spirito Santo ama suscitare differenze e farne un’ar-

monia. Invece, i nostri particolarismi, i nostri esclusivismi, quelli sì, 

dobbiamo temerli, perché provocano divisioni [...]. Dunque, il sogno di 

comunione proprio di Gesù ci libera dall’uniformità e dalle divisioni, 

tutte e due cose brutte
21

. 

In questa prospettiva, la diversità sia all’interno della Chiesa (ca-

rismi, ministeri, chiese locali... CPM 120), sia tra cristiani (CPM 

122) o con chiunque (religioni, culture...) è vista come occasione 

per uno scambio di doni (CPM 123) 22. 

 
20

 cf. https://www.vaticannews.va/it/papa/news/2024-10/papa-francesco-saluto-conclusione-

sinodo-26-ottobre.html  
21

 Cf. discorso del santo padre Francesco ai partecipanti al capitolo generale dei cistercensi della 

stretta osservanza (i trappisti): 

https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2022/september/documents/20220916-trap-

pisti.html  
22

 Citando il Documento sulla Fraternità Umana per la Pace Mondiale e la Convivenza Comune, firmato 

da Papa Francesco e dal Grande Imam di Al-Azhar Ahmed Al-Tayyeb ad Abu Dhabi, il 4 febbraio 2019, 

il documento afferma che “una Chiesa sinodale s’impegna a camminare, nei diversi luoghi in cui vive, 

con i credenti di altre religioni e con le persone di altre convinzioni, condividendo gratuitamente la 

gioia del Vangelo e accogliendo con gratitudine i loro rispettivi doni: per costruire insieme, da fratelli 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
https://www.vaticannews.va/it/papa/news/2024-10/papa-francesco-saluto-conclusione-sinodo-26-ottobre.html
https://www.vaticannews.va/it/papa/news/2024-10/papa-francesco-saluto-conclusione-sinodo-26-ottobre.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2022/september/documents/20220916-trappisti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2022/september/documents/20220916-trappisti.html


24 

3.2 PARTECIPAZIONE 

Il secondo asse portante della sinodalità è la partecipazione. La rifles-

sione sulla partecipazione ci porta a riflettere sui ministeri, cioè, sulle 

forme istituite della partecipazione nella Chiesa.  

a) Il modello tradizionale vedeva i ministeri come una forma laicale 

di sostituzione o rappresentazione del ministro ordinato23. In que-

sto senso il ministero era visto come un compito affidato ai laici 

in assenza o in rappresentanza del ministro ordinato. È il caso, ad 

esempio, dei ministri straordinari della Comunione. In questo mo-

dello il ministero è visto come una sostituzione e il ministro come 

un semplice sostituto di cui non ci sarebbe bisogno se ci fosse il 

“titolare” dell’ufficio. Oppure, il caso dell’Azione Cattolica. Gli 

iscritti, in questo caso, agivano con il “mandato” ricevuto dall’au-

torità ecclesiale. Sullo sfondo la Chiesa era vista secondo un mo-

dello piramidale, cioè, come una società divisa tra clero e laici, tra 

una parte attiva e insegnante, e un’altra passiva e discente. 

b) Il modello conciliare. All’interno di un’ecclesiologia di comunione, 

cioè di una visione di chiesa che sottolinea che, prima della di-

stinzione tra clero e laici, dobbiamo riconoscere che siamo tutti 

popolo di Dio, accomunati dalla stessa fede e dallo stesso batte-

simo, il concilio promuove una comprensione del ministero, cioè 

della partecipazione dei laici, in termini di collaborazione. In que-

sto senso, tutti i battezzati partecipano alla vita e alla missione 

della Chiesa.  

c) Il modello sinodale compie un passo ulteriore parlando, a propo-

sito di ministeri laicali, non solo di collaborazione ma di corre-

sponsabilità24. La corresponsabilità coinvolge i fedeli (comprese le 

donne, non è inutile dirlo: CPM 36) non solo nell’attuazione pratica 

 
e sorelle tutti, in spirito di mutuo scambio e aiuto (cfr. GS 40), la giustizia, la fraternità, la pace e il 

dialogo interreligioso” (CPM 123). 
23

 Quando non erano ridotti semplicemente a titoli onorifici o a tappe di un cursus honorum, come 

nella formazione dei candidati al sacerdozio. 
24 L’interpretazione della partecipazione dei laici in termini di corresponsabilità non è nuova! Giovanni 

Paolo II lo affermò nell’esortazione apostolica Christifideles Laici (1988); Benedetto XVI lo ribadì incon-

trando la diocesi di Roma nel 2011: è tempo di passare dalla collaborazione alla corresponsabilità. 



25 

delle decisioni, ma anche nel processo di discernimento e di ela-

borazione. È un modello più impegnativo, ma più autentico, che 

trasforma i consigli pastorali e gli organismi di partecipazione da 

semplici luoghi di organizzazione a veri spazi di discernimento 

comunitario. I ministeri trovano pieno significato soltanto nel 

contesto della corresponsabilità. Se intesi come semplici sostitu-

zioni, risultano sviliti; se ridotti a deleghe, rimangono incompleti; 

se visti come collaborazione, acquistano maggior valore ma è sol-

tanto nella corresponsabilità che esprimono la loro vera natura: 

condividere responsabilmente la missione della Chiesa. La corre-

sponsabilità, infatti, non si limita a distribuire compiti dopo che 

qualcuno ha già deciso; richiede di coinvolgere tutti i soggetti an-

che nella fase di discernimento e di scelta. Ciò significa valoriz-

zare i consigli pastorali come autentici luoghi di ascolto e di de-

cisione comunitaria, superando la tentazione di ridurli a semplici 

sedi organizzative. Certo, questo, come raccomandava già Papa 

Benedetto XVI, implica una formazione adeguata, altrimenti la 

corresponsabilità rischia di scivolare in un parlamentarismo ste-

rile, come se la comunità fosse un piccolo parlamento. Papa Fran-

cesco ha più volte insistito sullo stesso punto: la Chiesa non è né 

una monarchia illuminata, né una democrazia parlamentare. È 

una comunione missionaria che cammina insieme. Ma l’dea fon-

damentale che fonda questa corresponsabilità è che, grazie allo 

Spirito, tutti i fedeli possiedono il sensus fidei che permette loro 

di cogliere la verità del vangelo! 

3.3 MISSIONE 

Il terzo asse portante della sinodalità – ragione ultima delle altre due, 

quella che, in un certo modo, le precede (cf. CPM 32) – è la missione. 

Ma cosa intendere con missione? Anche qui, distinguiamo diversi mo-

delli. 

a) Modello tradizionale (fino al concilio vaticano II). In questo mo-

dello la missione era pensata a partire dal principio secondo cui 

“extra ecclesiam nulla salus”. A partire da questo principio, 



26 

l’obiettivo della missione era quello di salvare gli uomini dalla 

morte eterna, liberandoli dall’ignoranza e dal peccato. In con-

creto, si trattava di renderli cristiani, offrendo il catechismo e il 

battesimo. La preoccupazione era dottrinale e sacramentale. La 

missione era vista principalmente come missione ad gentes. I sog-

getti erano i (pochi) missionari. Accanto a questo modello, at-

torno al concilio, sorse un nuovo modo di pensare la missione che 

possiamo definire “progressista”. Secondo questo modello la mis-

sione era pensata a partire dalla convinzione che il principale 

evangelizzatore è Dio stesso, poiché è Lui che ispira la fede. In 

questa prospettiva, la Chiesa è vista, in primo luogo e soprat-

tutto, come la comunità di coloro che sono già stati salvati da 

Dio e che lavorano nel mondo specialmente per alleviare le soffe-

renze umane e l'ingiustizia. Secondo questa idea, la salvezza 

dell'umanità dipende più da Dio che dall'azione ecclesiale, mentre 

alla Chiesa spetta il compito di essere un segno visibile della mi-

sericordia di Dio, attraverso gesti concreti di solidarietà. Questo 

modello di missione favorisce l’ampliamento dei soggetti della 

missione: se si tratta di “aiutare” (e non di insegnare il catechi-

smo o battezzare), tutti i cristiani possono essere missionari nei 

luoghi in cui vivono! 

b) Modello conciliare. Smarcandosi da questi due modelli, il Vaticano 

II ha cercato un nuovo modo di comprendere la missione della 

Chiesa. Innanzitutto, “correggendo” il modello tradizionale, il 

Concilio ha affermato con chiarezza che la Chiesa è missionaria 

per sua natura. Lumen Gentium e Ad Gentes hanno sottolineato 

che la Chiesa non esiste per se stessa, ma per annunciare il Van-

gelo e comunicare Cristo al mondo. La comunione, pur essenziale, 

è al servizio di questa missione. Nello stesso tempo, però, il con-

cilio “corregge” anche il modello progressista, dicendo che la mis-

sione non consiste soltanto nel promuovere la giustizia o l’azione 

sociale ma nella “testimonianza” che il concilio spiega con l'im-

magine della “luce”: Gesù è la luce del mondo (Lumen Gentium) e 

la Chiesa è la comunità che riflettendo la luce divina nel mondo, 

ne diviene testimone. Secondo questo modello, la missione è vista 



27 

come la testimonianza dei cristiani (illuminati da Dio), una testi-

monianza che sgorga da Dio (la luce), ma coinvolge la Chiesa, af-

finché Dio illumini altri cuori. 

c) Modello sinodale. Questo quarto modello, ispirato da Evangelii 

Gaudium, concepisce la missione come evangelizzazione. Si 

tratta di un modello che approfondisce quello conciliare sottoli-

neando, da un lato, che la missione scaturisce dalla gioia dell’in-

contro con Cristo (cioè, dalla scoperta dell’amore di Cristo25) e, 

dall’altro lato, che il vero protagonista della missione è lo Spirito. 

Lo Spirito ci precede sempre. La Chiesa è al servizio dell’azione 

dello Spirito. Chi ha sperimentato la gioia del vangelo grazie 

all’azione dello Spirito, evangelizza (non perché “al di fuori della 

chiesa non c’è salvezza” ma) perché anche altri possano speri-

mentare la stessa gioia, scommettendo sull’azione dello stesso 

Spirito nel cuore dell’uomo. Questa missione trova sostegno della 

comunione (CPM 59). 

SINTESI 

Questa tabella sintetica mostra molto bene come il modello sinodale 

sia germogliato su quello conciliare, approfondendolo in senso pneu-

matologico: 

 Assi portanti della sinodalità 

 COMUNIONE PARTECIPAZIONE MISSIONE 

 

Modello tradizionale  

Unione tra i cattolici Sostituzione o de-

lega  

Missione ai lontani 

(ad gentes) attra-

verso la catechesi e 

il battesimo. 

 

Modello conciliare 
Unione in Cristo me-

diante lo Spirito 

Collaborazione dei 

laici al clero 

Testimonianza della 

fede nella società in 

cui viviamo 

 

 

 

Armonia tra le diffe-

renze (nella Chiesa, 

tra le Chiese, tra le 

religioni nel mondo) 

Corresponsabilità a 

partire dalla con-

vinzione che, grazie 

al sensus fidei 

Evangelizzazione, 

annuncio gioioso del 

vangelo, animato, in 

primis, dallo Spirito 

 
25

 La gioia di questo incontro, la grazia, quindi, e non il dovere o l’impegno sono le parole che descrivono 

la missione. In termini semplici, come scrive Papa Francesco, la missione scaturisce dall’esperienza 

che “non è la stessa cosa” vivere con o senza Cristo, EG 266!) 



28 

Modello sinodale suscitata dallo Spi-

rito 

comunicato dallo 

Spirito a tutti i fe-

deli, questi parteci-

pano attivamente 

alla vita chiesa 

4. Il cammino sinodale in Italia 

Accanto al Sinodo universale, si è avviato il cammino sinodale della 

Chiesa in Italia. Spesso le due esperienze vengono confuse, ma in realtà 

si tratta di percorsi distinti. L’avvio del cammino italiano risale al 

maggio 2018, quando Papa Francesco disse alla CEI: “Nel probabile Si-

nodo che celebrerete in Italia…”. Quel “probabile” fu interpretato da 

molti come una possibilità più che come un ordine, e infatti la propo-

sta rimase in sospeso. L’anno successivo il Papa tornò sull’argomento 

in modo più deciso ma fu solo nel gennaio 2021 che Papa Francesco 

affermò con chiarezza: “Dovete celebrare un Sinodo in Italia”. A quel 

punto l’Assemblea della CEI del maggio 2021 decise di far coincidere 

l’inizio del percorso con quello del Sinodo universale. 

Nel primo anno la Chiesa italiana non produsse documenti propri, poi-

ché era assorbita nella partecipazione al processo sinodale mondiale. 

Successivamente, però, individuò tre priorità specifiche per l’Italia, col-

locate dentro un unico orizzonte, quello della missione: 

• La formazione a tutti i livelli, 

• La corresponsabilità ecclesiale, 

• La gestione delle strutture. 

Queste priorità sono state colte come esigenze condivise in modo 

pressoché unanime. L’orizzonte della missione non può essere dato per 

scontato: troppo spesso, in passato, si è parlato di comunione sepa-

randola dalla sua dimensione missionaria, con il rischio di un ripiega-

mento autoreferenziale26. 

 
26

 Negli anni ’80, per esempio, la Chiesa italiana dedicò un intero decennio al tema della comunione e 

della comunità. Era un tema importante, ma la missione rimaneva sullo sfondo. Ci si concentrava 

soprattutto su questioni intra-ecclesiali: il rapporto tra Chiesa locale e Chiesa universale, tra parroc-

chie e movimenti, tra laici, sacerdoti e religiosi. Tutti temi significativi, ma che rischiavano di ridurre 

la comunione a un fine in sé. Il Concilio Vaticano II, invece, aveva chiarito che la Chiesa è per sua 

natura missionaria. La comunione è al servizio della missione, non il contrario. 



29 

Il Documento di sintesi del Cammino sinodale delle Chiese che sono in 

Italia, dal titolo “Lievito di pace e di speranza” è stato votato il 25 

ottobre 2025 durante la terza Assemblea sinodale, tenutasi a Roma il 

25 ottobre, ha approvato con 781 “placet” su 809 votanti. 


